
فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94 40

مقدمه
اعتیاد و سوءمصرف مواد یکی از ریشه  دارترین و پیچیده ترین مسائل اجتماعی 
جوامع امروز میباش��د که گس��تره ای جهانی پیدا کرده است؛ مسئله ای که 
میلیون ها زندگی را ویران و سرمایه های عظیم ملی را صرف مبارزه یا جبران 
صدمات ناش��ی از آن می نماید و از همه مهمتر مان��ع جدی برای برنامه‌ها و 
تصمیم های توس��عه در این جوامع به ش��مار می آید. به سخنی دیگر نتیجه 
مبارزه نادرست با معضل مواد مخدر و نیز اصرار بر سیاست‌های شکست خورده 
برای مقابله با آن، در اکثر کشورهای جهان مشکلاتی نظیر پیدایش و افزایش 
زمینه های جرم و جنایت، فراهم آمدن سودهای نجومی برای قاچاقچیان مواد 
مخدر، شیوع بیماری های خطرناک عفونی چون ایدز و هپاتیت بین معتادان 
و از آنها به سایر مردم و...را به بار آورده است. بنابراین این مسئله اجتماعی آثار 
زیانبار جسمانی،روانی، خانوادگی، اقتصادی و اخلاقی را به دنبال داشته است 
و یافته های پژوهشی حاکی از آن است که در بروز این مساله عوامل متعددی 
از قبیل تاریخچه زندگی و صفات شخصیتی، شیوه زندگی،روابط اجتماعی )به 
ویژه داشتن دوستان مصرف کننده(، نگرش ها و باورها، احساسات، دلبستگی 
ها و رفتارها )7-1(، بس��امانی های خانوادگی )11-8(. نقش تاثیرگذاری ایفا 

می کنند.
بر این اس��اس، شواهد بیانگر این موضوع است که راه های متعدد تجربه شده 
برای مبارزه با اعتیاد در سراس��ر جهان هیچ کدام نتیجه قطعی در بر نداشته 
اس��ت. تجربه جهانی نشان داده است که بازداش��ت و زندانی کردن طولانی و 
حتی اعدام قاچاقچیان قادر به حل مسئله نیست. همیشه عده ای هستند که 
حاضرند جان خود را به خطر بیندازند. به زندان انداختن معتادان نیز در ترک 

اعتیاد آنها به هیچ وجه موثر نبوده است )21(. اصلي ترين مشکل معتادان بعد 
از ترک فيزيکي احساس ناامني، پوچي و خلاء ناشي از ترک مواد مخدر است.
گروه معتدان گمنام1 یا NA به وسيله کمک درماني يک معتاد به معتاد ديگر 
و در اختيار گذاشتن تجربه ها سعي در پر کردن اين خلاءها دارد. پس شايد 
امروزه يکي از راههای موثر براي نجات دادن ميليون ها نفر انس��ان گرفتار در 
دام اعتياد آش��نایی با گروه NA باش��د چراکه بسیارند کسانی که برای ترک 
اعتیاد متحمل هزینه های هنگفت می شوند اما به نتیجه مطلوب نمی رسند 
در حالیکه گروهAN  مي تواند جوابگوی نیاز آنها به طور مطلوب باشد. شعار 
معروف این انجمن “اراده کن و نتیجه بگیر” می باشد. حتی معتادانی که اراده 
خود را از دست می دهند با توکل بر خداوند و قدم در مسیر دوازده گانه پاکی، 

میتوانند به کمال مطلوب دست یابند.
گ��روه خود یاری معتادان گمنام )NA) تش��يكلاتي خودگردان، غيرانتفاعي، 
بين المللي و انجمني برخاسته از بطن اجتماع مي باشد كه با هدف بهبودي 
معتادان، توسط افراد نجات یافته از دام اعتیاد فعالیت می کند. اعضاي انجمن 
معتادان گمنام NA ، چگونگي زندگي بدون مواد مخدر را از كيديگر ياد گرفته 
و سعی می کنند به تدریج از عوارض اعتياد در زندگي شان بکاهند. این گروهها 
به پیروی از گروه های خود یاری معتادان به الکلAA( 2( ش��کل گرفته و در 
سالهای اخیر به طور وسیع در تمام کشورهای جهان گسترش یافته است. این 
گروهها فاقد درمانگر بوده و خود معتادان آنها را اداره می کنند. انجمن معتادان 
گمنام هيچ شرط و شروطى ندارد، به هيچ سازمانى وابسته نیست، هیچ حق 

بررسی تطبیقی قدمهای دوازده‌گانه گروه معتدان گمنام)NA( با اصول و تعالیم اسلامی

1- گروه معارف اسلامی دانشگاه پیام نور. 2- گروه عفونی، دانشکده پزشکی، دانشگاه علوم پزشکی آجا. 3- گروه عفونی، دانشگاه علوم پزشکی جهرم، نویسنده مسئول.

چکیده

1- Narcotic Anonymous- NA

2- Alcoholics Anonymous-AA

نوع مقاله
مقاله پژوهشی

تاریخچه  مقاله
ارس��ال مقال��ه: 1393/12/26 

پذیرش نهایی: 2/17/ 1394

کلید واژگان : 
 اعتیاد
NA 

 قدم‌های دوازدهگانه
 دین

 اسلام

نویسنده مسئول : 
EMAIL:

 sarahim1315@yahoo.com

مقدمه: اعتیاد و سوءمصرف مواد یکی از ریشه‌دارترین و پیچیده‌ترین مسائل اجتماعی جوامع امروز می‌باشد 
که گس��تره‌ای جهانی پیدا کرده اس��ت. پژوهش حاضر با هدف بررسی تطبیقی قدم های دوازده گانه گروه 

معتادان گمنام )NA( با اصول و تعالیم اسلامی با روش پژوهش اسنادی صورت گرفته است.
روش کار: این تحقيق، در رده تحقيقات كاربردي به حساب آمده و به عبارت ديگر به سمت كاربرد عملي 
دانش هدايت ميشود. از نظر نحوه گردآوري داده ها، تحقيق حاضر در زمره تحقيقات اسنادی قرار می گیرد.

یافته ها: با بررسی و مطالعه اطلاعات موجود در خصوص گروه  NAو قدم های دوازده گانه آن و تحلیل و 
تطبیق آنها با اصول و تعالیم اسلامی، نتایج بیانگر این امر بود که محورهای اصلی در این قدم ها خودشناسی، 
توبه، توکل، تسلیم، اقرار به گناه، وفای به عهد، جبران خسارت و ... است و  هر چند انجمن معتادان گمنام 
یک سازمان مذهبی نیست و نماینده مکتب اعتقادی خاصی نمیباشد اما با این وجود خواسته یا ناخواسته 
منطبق بر تعالیم دین مبین اسلام است. همچنین با بررسی سایر ادیان بزرگ جهان همچون زرتشت، یهود 
و مسیحیت عملاً با مجموعه ای از عناصر مشترک مواجه که می توان آنها را اصول عمومی دینداری نامید و 
NA بی آنکه نامی از دین ببرد، به نوعی سراغ این اصول عمومی دینداری میرود و با تاکید بر این اصول معتاد 

بی اراده را دارای اراده می سازد.
نتیجه گیری: بدین ترتیب چه درNA  نامی از دین برده شود و چه نامی از دین نباشد محور قدم ها، اصول 

اساسی و عمومی دینداری است و در نتیجه  NAبا این اصول حیات دینی را محقق می سازد.

اطلاعات مقاله

حامده خادم جهرمی1 ، جلیل رجبی2 ، رحیم رئوفی3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               1 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


41فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94

1- Carl Jung

عضويتى ندارد و با هيچ سازمان سياسى، مذهبى و يا انتظامى در ارتباط نیست. 
همه معتادانی که تمایل به پاک ش��دن از اعتیادشان داشته باشند، می توانند 
بدون در نظر گرفتن سن، نژاد، جنسیت و یا اعتقادات مذهبی  به صورت کاملًا 
گمنام و رایگان در آن ش��رکت کنند. روش کار این گروه ها معمولاً بر اساس 
مقابله و پذیرش حقایق با تاکید بر صراحت و صداقت می باشد. کسانی که به 
هر دلیل انگیزه کافی برای ترک پیدا کرده اند، در سایه شبکه حمایتی این گروه 
ها از ش��رکت در آنها س��ود می برند. هر یک از اعضای گروه با کمک راهنما با 
کار کردن مرحله به مرحله روی قدم های دوازده گانه و در عین حال حمایت 
گروهی و با مرور مکرر عوارض دردناک مصرف مواد و سودمندیهای ترک آن و 
ارائه پند و اندرزهای مستقیم توسط اعضا، سعی در دستیابی ب ه پاکی طولانی 
م��دت می کند )31(. در این ارتباط گفته می ش��ود که در تمامی مذاهب دو 
چیز مش��ترک وجود دارد: از یک طرف احساس یک ناراحتی درونی و دیگری 
رهایی از این ناراحتی. احساس ناراحتی این است که حس میکنیم در وجود ما 
یک عیب و نقصی است که از آن آرامش نداریم. رهایی این است که احساس 
میکنیم هر گاه با قدرتی مافوق خود ارتباط حاصل کنیم، از این ناراحتی نجات 
خواهیم یافت )41(.در گروه NA هم این دو مسئله مطرح است و باعث ایجاد 
گروه و طی کردن قدمهای دوازده گانه می شود. قدمهایی که درباره مولفه ها و 
سازه هایی است که دین را تشکیل می دهند و حیات دینی را محقق میسازند. 
بنابراین به طور کلی س��اختار اصلی دین و قدم‌های گروه NA در مقوله های 

ذیل خلاصه میشود: 
نگرش ویژه به جهان، س��وق دادن اراده و اختیار انس��ان ها در مسیر حقیقی، 
اعتقاد به هدایتگر برتر، مفاهیم رس��تگاری و قان��ون اخلاقی، نادیده نگرفتن 
خطاهای انجام ش��ده، جبران خس��ارت های وارده، مراقبه و محاسبه اعمال و 

کمک به همنوعان. 
امیرالمومنین )ع( می فرمایند: برترین معرفت، ش��ناخت انس��ان نس��بت به 
خویشتن است. بنابراین برای حصول موفقیت در خویشتن شناسی که مقدمه 
خداشناس��ی است و بسیاری از مشکلاتی که انسان را از بین می برد، شخص 
باید ابتدا دامن همت بر کمر بندد و از روی حقیقت جویی به تجزیه و تحلیل 
احوال درونی خود بپردازد و از فریب دادن خود بش��دت اجتناب ورزد چراکه 
با اغفال خود و دیگران واقعیت عوض نمی ش��ود و کسی از این راه به کمال و 
سعادت نمی رسد. به عبارت دیگر در مسیر  کمال و رسیدن به پاکی، راه میان 
بر وجود ندارد تا شخص بیآنکه به شناخت و اصلاح خود بپردازد و متحمل رنج 
ها و سختی های راه شود، مراحل کمال را یک شبه طی  کند و به مقصد موعود 
برسد، بلکه باید مراحل تزکیه و  تکامل را، همچون پله های نردبان، یکی پس 

از دیگری طی کرد )51(.
بر این اس��اس در این نوش��تار محقق سعی بر این دارد که عامل نجات بخش 
 NA در رس��یدن به پاکی و کمال را در هر یک از قدم های دوازده گانه گروه
بررس��ی و انطباق آنها را با تعالیم دین اسلام تحلیل نماید و به افراد معتاد که 
اراده ش��ان مسلوب شده است اثبات کند که می توانند با تکیه بر مرجعی که 
مافوق تمامی قدرتهاست از عادات رذیله خود دور شده و به پاکی محض برسند 
و توجه به یگانه مرجع حقیقی عالم نه تنها داروی شفابخش معتادان بلکه برای 
هر مخلوقی سودمند است و سعادت حقیقی انسان را تضمین میکند. پس هدف 
این مقاله در واقع پاس��خگویی به این سوال است که آیا قدم های دوازده گانه 
گروه NA با تعالیم و دس��تورات دین اسلام منطبق است و اینکه این قدم ها 

چگونه می تواند حیات دینی فرد را تحقق بخشد؟
با آنکه تشکیل رسمی اولین جلسه انجمن معتادان گمنام که نام بین المللی آن 
NA می باش��د، در ماه ژانویه1953 )1332 شمسی( در لس آنجلس صورت 
پذیرفت، زیر بنای تشکیلاتی این انجمن بیش از صد سال قدمت دارد و اصول 

روحانی که در این انجمن از آنها برای بهبودی معتادان اس��تفاده میگردد، در 
کتب عرفانی – روحانی بسیاری از فرهنگ ها، متفاوت از هزاران سال قبل یافت 
میشوند و در متون اسلامی نیز موجود می‌باشند. کارل گستاو یونگ سوئیسی1 
همکار زیگموند فروید به مدت یکس��ال تقریباً هر روزه با الکلی معتادی بنام 
هازل��م کار کرد ولی کوچکترین نتیجه ای نگرفت. در آخرین ملاقات هازلم با 
چشمانی اشک آلود از یونگ پرسید آیا هیچ دری از امید برای او وجود دارد که 
هنوز نکوبیده باشد: یونگ جواب داد: »در لطف خداوند« و هازلم را به یک گروه 
روحانی عرفانی بنام آکسفورد معرفی نمود. هازلم با یک تغییر عمیق درونی و 
بیداری روحانی به طور معجزه آس��ایی اشتهای خود را نسبت به الکل و سایر 
موادمخدر از دست داد و پیام بهبودی خود را با دو الکلی دیگر به نام های بیل 
ویلسون و دکتر باب اسمیت در میان گذاشت. ویلسون طی تجربیات شخصی

اش پی برد كه الكلی ها می توانند به وس��یله به كارگیری پایه های روحانی 
به صورت چشمگیری بهبود یابند. در بسیاری از »الكلی های ناامید« تجربیات 
مذهبی و روحانی باعث بازگش��ت آنها به س��وی بهبودی و قطع مصرف الكل 
بوده است. راهی كه به وسیله بنیانگذاران AA مطرح شد براساس حل مشكل 
دیرینه آنها در اعتیاد به الكل یعنی نداشتن اطمینان، سرخوردگی و بی‌ایمانی 
بود. از این رو آنان در سال  1935میلادی انجمنی بنام  الکلی های گمنام که 
به )AA(معروف شد، تشکیل دادند که تاثیر آن در زندگی الکلی ها و معتادان 
مانند تاثیر پیغمبران در زندگی بی اعتقادان بود. بنیانگذار این انجمن جهانی 
که در اثر یک تجربه عمیق روحانی از وسوسه اعتیاد به الکل رها شده بود به 
تجربه دریافت که رسانیدن پیام بهبودی به الکلی های دیگر، تضمینی جهت 
حفظ بهبودی شخص اوست. او متوجه شد که فقط با در میان گذاشتن تجربه 

بهبودی خود قادر به حفظ آن می شود. 
اما »جیمی كینون« در اواخر دهه ۴۰ میلادی AN را كه برداش��تی از اصول 
و مرام AA بود پایه گذاری كرد. در ۱۴ س��پتامبر۱۹۵۳  آنها نام های از بیل 
ویلس��ون بنیانگذار AA دریافت كردند كه می توانند از اصول و س��نت های 
»الكلیهای گمنام« استفاده كنند ولی نه به اسم AA. بعد از آن سازمان رسماً 
نامش را به NA )معتادان گمنام ( تغییر داد. گروه NA در اوایل تاسیس به 
صورت یك حركت كوچك به كار خود ادامه می داد و به شدت تحت فشار بود. 
به صورتی که در آمریكا هرگونه نشست و برگزاری میتینگ به وسیله معتادان 
جرم تلقی میشد. بنابراین NA كه براساس گردهمایی معتادان شكل گرفته بود 
عملاً غیرقانونی بود. اما میزان رشد و گسترش این انجمن نشان میدهد که در 
سال 1978، كمتر از200  گروه ثبت شده در سه كشور وجود داشت. در سال 
2891، در 11 كش��ور 1200 گروه وجود داشته و در1993 ، 60 كشور داراي 
بي��ش از 31 هزار گروه با بيش از 91 هزار جلس��ه بوده اند. طبق برآوردي در 
آگوست 2002، تقريباً 20 هزار گروه ثبت شده در 108 كشور، بيش از 30 هزار 
جلسه هفتگي برگزار کردهاند و امروز بيش از ۲۱۵۰۰ گروه ثبت شده NA با 

بيش از ۳۳۵۰۰ نشست هفتگي در ۱۱۶ کشور دنيا وجود دارد.
انجمن معتادان گمنام در ايران نیز از سال1369فعاليت خود را با چند عضو در 
حال بهب��ودي در مراکز بازپروري قرچک آغاز کرد و پس از وقفه اي بار ديگر 
در مرداد ماه س��ال 1373 و خارج از مرکز بازپروري،کار خود را از س��ر گرفت. 
بدین صورت که در سال 1369 دو برادر كه در خارج از كشور با كمك انجمن 
NA، در بهبودي به سر مي بردند به ايران آمده و اولين جلسه معتادان گمنام 
را در مركز بازپروري قرچك برگزار كردند. اين جلسات به مدت كي سال ادامه 
داشت اما به علت ديدگاه هاي آن زمان نسبت به بيماري اعتياد، اين دو برادر 
از ادامه اين راه باز ماندند و انجمن معتادان گمنام ايران كه تازه تاسيس و نو پا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               2 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94 42

بود براي مدتي فعاليتش متوقف شد، اما اين پايان راه نبود زيرا در سال 1372 
دو نفر كه در ايالات متحده و كانادا از طريق انجمن، سلامتي خود را باز يافته 
بودند، در تهران به طور اتفاقي در كي مهماني با هم آشنا مي شوند و تصميم 
مي گيرند كه به ياري هم و با همكاري س��ازمان بهزيستي پيام بهبودي را به 
معتاداني كه در مركز بازپروري قرچك بس��ر ميبردند، برس��انند. در اين بين 
كيي از اعضاي نس��بتاً با س��ابقه و فعال انجمن در خارج از كشور نيز به جمع 
آنها اضافه شد و پس از آن شكل گيري انجمن معتادان گمنام در ايران شتاب 
بيشتري به خود گرفت و بالاخره آنان موفق شدند نظر مسئولين بهزيستي را 
براي برگزاري جلسات هفتگي در مركز بازپروري قرچك در تاريخ )73/1/31( 
جلب نمايند. اين گروه 3 نفري در مرداد 1373 توانس��تند محلي مستقل در 
تهران براي برگزاري جلسات خود اجاره نمايند. اما انجمن NA ايران براساس 
مجوز نيروي انتظامي جمهوري اسلامي ايران، پليس اطلاعات و امنيت عمومي 
ناجا در تاريخ 1386/02/17 تحت شماره 21065 اداره ثبت شرکت‌ها به ثبت 
رس��يده و در روزنامه رسمي ش��ماره 18120 مورخ26 /2/ 1386درج گرديده 
اس��ت. هم اكنون پس از گذشت س��ال‌ها همه روزه جلسات متعددي از گروه  
NA در تهران، مراكز استان‌ها، شهرستان‌ها و روستاهای كشور برگزار مي‌شود 
و تعداد قابل توجهي از معتادان توانس��ته‌اند ب��ا كمك این انجمن، بهبودي و 

سلامتي خود را بازيابند.
روش کار

به طور كلي، روشهاي تحقيق در علوم رفتاري با توجه به دو ملاك هدف تحقيق 
و ش��یوه گردآوري داده ها تقس��يم بندي مي شود. از آنجا كه ميتوان از نتايج 
تحقيق حاضر در جهت تصميم گيري هاي مربوط به س��ازمان های مختلف 
استفاده نمود، مي توان آن را از نظر هدف تحقيق، در رده تحقيقات كاربردي 
به حس��اب آورد؛ زيرا هدف تحقيقات كاربردي، توسعه دانش كاربردي در كي 
زمينه خاص اس��ت به عبارت ديگر تحقيقات كاربردي به سمت كاربرد عملي 
دانش هدايت مي ش��ود .از نظر نحوه گردآوري داده ها، تحقيق حاضر در زمره 

تحقيقات اسنادی قرار می گیرد.
یافته ها

ق�دم اول:  م��ا اقرار کردیم که در برابر اعتیادم��ان عاجز بودیم و زندگی مان 
غیرقابل اداره گردیده بود. این قدم آغاز فرآیند بهبودی اس��ت و تمرین اصل 
خودشناس��ی از طریق اعتراف به اعتیاد و احساس عجز و ناتوانی است. در این 
ارتباط اس�الم عقيده دارد كه بايد اصلاحات را از داخل وجود انسان ها شروع 
كرد. خود، نفوس را براي تهذيب نفس و رعايت بهداشت رواني آماده ساخت و 
به آنها مأموريت داد تا مراقب خودشان باشند. اين خود كيي از اصول تربيتي 
اس�الم به شمار مي رود. حضرت علي )ع( در اين باره مي فرمايد: »عاجزترين 
مردم كسي است كه از اصلاح نفس خويش عاجز باشد«)61(. پس برای اقرار 
خطایمان به خداوند باید ابتدا خودمان را بشناسیم – خدا را بشناسیم و چیزی 
که باعث کمال انس��ان میشود را در بیابیم تا چگونگی عوامل خطا را در خود 
بشناسیم )71(. هيچ كس بهتر از خود انسان نمي تواند بيماري اش را تشخيص 
دهد و درصدد علاج برآيد، انسان بيماري هاي خود و راه علاج آنها را ميشنود 
يا در كتب ميخواند ولي آن كس كه در نهايت بايد به بيماري خويش پي ببرد 
و داروي مخصوص را به كار گيرد، خود انسان است. از این رو در این قدم فرد 
معتاد می بایست اعتیاد خود را پذیرفته و با فروتنی و تمرین اصل صداقت برای 

گام های بعدی آماده شود.
قدم دوم: ما به این باور رس��یدیم که یک نیروی برتر می تواند سلامت عقل 
را به ما باز گرداند. در قدم دوم امید به بهبودی ش��کوفا می ش��ود و در آن فرد 
به این باور میرس��د که نیرویی قادر و مهربان می تواند سلامت عقل را به وی 
بازگرداند. نداشتن سلامت عقل به معنی از دست دادن جنبه، تناسب و اعتدال 

اس��ت مثلاً ممکن است فکر کند که به تنهایی می تواند پاک بماند یا اعتقاد 
ب��ه چیزی خارج از وی مانند مواد مخدر، قدرت، س��کس یا غذا و... می تواند 
مشکلات درونیاش را از بین ببرد و احساسات ناخوشایندش را تغییر دهد. حال 
به چیزی نیاز دارد که با این نیروی منفی به مبارزه برخیزد. نیرویی که حداقل 
به قدرتمندی اعتیادش باشد. برگشت سلامت عقل یعنی رسیدن به نقطه ای 
که دیگر اعتیاد و دیوانگی هایی که به همراه دارد زندگی اش را کنترل نکند. 
در این صورت روان سردرگم انسان و زخمهای عمیقی که از کارهای گذشته به 
جای مانده، آرام و ساکت می‌گردد. هر کسی از دل خود به خدا راه دارد. دری 
از همه دل ها به سوی خدا هست. حتی شقی ترین افراد در موارد گرفتاری و 
ابتلا، هنگامی که اسباب و علل به کلی از او منقطع می شود، تکانی می خورد و 
به خدا التجا می برد، انسان وقتی که در میان سختی ها و مشکلات راهی پیش 
روی خود نمی بیند می تواند احساس کند که نیروی برتر که قادر به لمس آن 
نبوده به کمک او می آید، این نیروی برتر خداست. خدا هیچ وقت بندگان خود 
را تنها نمی گذارد. این التجای انسان به خدا یک میل فطری و طبیعی در وجود 
انسان است که پرده گناه و شقاوت گاهی روی آن را می‌گیرد، درسختی ها که 
پرده زایل می شود خود به خود این میل تحریک می شود و به هیجان در می 
آید. ذکر و یاد خداوند متعال یکی از بهترین و موثرترین روش ها برای رهایی از 
ترس، نگرانی، دغدغه، اضطراب و متقابلاً  کسب طمانینه، آرامش روانی و حتی 
جسمانی است. "الا بذکر الله تطمئن القلوب" )سوره رعد، آیه 82( انسان با یاد 
خداوند و توجه به وجود مقدس الهی خود را به منبعی متصل می کند که از هر 
قدرتی بالاتر و برتر است لذا ترس از هر قدرت دیگر معنی پیدا نمی کند چراکه 
خود را به منبعی متصل می کنیم که توانایی حل هر مشکلی و شفای هر دردی 
و باز کردن هر گرهی را دارد. پس یاس و ناامیدی و احساس ضعف و شکست 
در زندگی دیگر مفهوم خود را از دست می دهد )81(. زیرا اصل این است: "لا 
حول و لا قوه الا بالله العلی العظیم"."وفی انفسکم افلا تبصرون" این میل و این 
توجه که در فطرت بشر هست که در مواقع انقطاع اسباب، متوجه قدرت قاهره 
غالبی فوق اسباب و علل ظاهری می شود دلیل بر وجود چنین قدرتی است. 
اگر نبود چنین میلی وجود پیدا نمی کرد )71(. بنابراین انسان برای اینکه از 
چنگال تسلط شهوات تباه کننده جسم و جان و عقل و ایمان و دنیا و آخرت 

نجات پیدا کند، راهی جز تقویت جانب نیروی عقل ندارد.
قدم سوم: ما تصمیم گرفتیم که اراده و زندگی مان را به مراقبت خداوند، بدان 
گونه که او را درک می کردیم، بسپاریم. فرد معتاد در قدم یک و دو تسلیم می 
شود و تمایل خود را برای بکارگیری راه های جدید نشان می دهد که این ها 
باعث بوجود آمدن امید در وی می شود. اما اگر این امید را سریع به عمل تبدیل 
نکند از بین خواهد رفت و دوباره به سر جای اول خود باز خواهد گشت. اقدام 
اصلی در قدم سوم، تصمیم گیری است و مانع اصلی در این قدم، ترس است؛ 
ترس از تصمیم گیری، چرا که مدت هاس��ت که اقدام به چنین کاری نکرده 
است پس باید بر ترس اش غلبه کند. تصمیم گرفتن در قدم سوم لزوماً به این 
معنا نیست که فرد باید به یک باره همه چیز را در زندگی اش تغییر دهد. بلکه 
پس از اینکه فرد تصمیم می گیرد، باید با اراده و استقامت، آن را به عمل تبدیل 
کند. اراده انسان وسیله یا سببی است که خداوند آن را به ما عطا کرده تا توسط 
آن کاره��ای خ��ود را انجام دهیم و تصمیم گیری های خود را به عمل تبدیل 

کنیم و آنها را به فعلیت برسانیم )91(.
در قدم دوم صحبت از نیروی برتر شد که سلامت عقلی فرد را باز می گرداند و 
در قدم سوم واضح می گردد که آن نیروی برتر خداوند است که در اینجا فرد 
اراده و زندگی اش را بدست او می سپارد. در اینجاست که فرد احساس نیاز به 
برقراری ارتباط با نیروی برتر می کند. سپس لازم است که به خود اجازه دهد 
تا نسبت به خداوندی که خود درکش می کند احساس داشته باشد و حتی کل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               3 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


43فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94

احساساتش را با نیروی برتر در میان بگذارد. در اینجاست که به صلح و آرامش 
می رسد، به نیروی برتر اعتماد می کند و نسبت به زندگی خوشبین می شود. 
در این قدم معتاد به خداوند توکل کرده و زندگی اش را به او می سپارد و تسلیم 
او می شود، با خداوند ارتباط برقرار کرده و امید، به ایمان و اعتماد تبدیل می 

شود و به این رابطه متعهد می‌شود.
در مورد تصمیم گیری که محور اصلی این قدم است امام محمد باقر )ع( می
فرماید:  »هنگام تصمیمگیری قبل از هرگونه اقدام و عملی تدبیر کن و عاقبت 
اندی��ش باش پس اگر کمال زا بود انج��ام ده و الا طردش کن«)02(. تصمیم 
گیری تنها با اتخاذ تصمیم پایان نمی پذیرد بلکه پس از اتخاذ تصمیم باید به 
خدا توکل کرد و از درگاه لایزال الهی مدد خواست و امور خویش را بدو واگذار 
نمود. توکل بر نیروی بیکران الهی، ترس و وحش��ت و تردید را از بین می برد 
ودل انسان را آرام می سازد و این از ویژگی های منحصر به فرد تصمیم گیری 
در مدیریت اس�المی است. به این ترتیب ما می‌پذیریم که نیرویی برتر، بسیار 
بهت��ر از خودمان می توان��د اراده و زندگی ما را مراقبت کند »الیس الله بکاف 

عبده« آیا خداوند برای بنده اش کافی نیست )سوره زمر، آیه63(.
قدم چهارم: ما یک ترازنامه اخلاقی و جستجوگرانه از خود تهیه کردیم. قدم 
چهارم ابزار لازم جهت شناخت خود و اطلاعات مورد نیاز برای دوست داشتن 
خود را به فرد معتاد می دهد و ما حصل آن آسایش، نشاط و آرامش است. در 
این قدم فرد بیشتر از پیش نسبت به خود شناخت پیدا می‌کند و با نقاط قوت 
و داشته های خود آشنا می شود و اینجا نقطه آغاز آزادی است چیزی که مدت 
ها از آن محروم بوده اس��ت. لازمه این قدم این است که فرد با خودش صادق 
باشد و شهامت تهیه یک ترازنامه اخلاقی بی باکانه را داشته باشد چراکه ایمان 
لازم جهت اعتماد به این فرآیند و اعتماد به نیروی برتر را دارد و او توانایی لازم 

برای گذر از این برهه و فرآیند را به وی خواهد داد.
اهمی��ت کارکردن بر قدم چهار به این جهت اس��ت که یک معتاد با داش��تن 
بیماری اعتیاد معمولاً ضعف ها و نقص هایی دارد که باعث می ش��ود نگرش 
وی نسبت به مسائل و مشکلات غیرواقعی باشد و با انسان های سالم فرق کند. 
معمولاً این نگرش معتادگونه توأم با خودمحوری وخودخواهی می‌باشد که در 
وجود وی تولید ترس، توقع، انتظار، تصورات باطل و از همه چیز بدتر رنجش 
از انس��ان ها و دنیای پیرامونش می کند. پس با گرفتن یک ترازنامه اخلاقی 
جس��تجوگرانه و بی باکانه و بررس��ی ترس ها، رنجش ها و دیدن خودِ واقعی 
ِفرد و همچنین الگوهای رفتاری غلط گذشته به تدریج برداشت و نگرش فرد 
نسبت به اتفاقات  گذشته تغییر می کند و این نگرش جدید به فرد معتاد کمک 
می کند تا وجودش را از حالت بدی مثل رنجش، احساس��ات بد و ترس های 
خودمحورانه که درون وی را تیره کرده اس��ت، خالی کند و توانایی بخشیدن 
و دوس��ت داش��تن خود و دیگران و دنیای اطراف را کسب کند. از این رو قدم 
چهارم روشی برای پیداکردن شناخت از خود است. همان قدر که به فرد کمک 
می کند تا ذات خطاهای خود را ببیند، به همان اندازه کمک می کند تا با نقاط 
قوت و داش��ته های خود آشنا شود. پس با توجه به فرمایشات معصومین می 
توان اخلاق و رفتار خود را به گونه ای قرار دهیم تا به سعادت و کمال برسیم 
و از لغزش ها نجات یابیم و در آخر از خود محاسبه خوبی به عمل آوریم )51(.
بدین منظور برای دستیابی به شناختی از خود، قدم چهارم نوشتن یک ترازنامه 
ی جستجوگرانه و بی باکانه را پیشنهاد می کند. ترازنامه ی اخلاقی روشی است 
که معتاد از آن استفاده می کند تا اخلاقیات، روش ها و اصول شخصی اش را 
شناسایی و کشف کند. بطور دقیق همان چیزی که در تعالیم دینی ما از آن به 
عنوان مسئله ی محاسبه و مراقبه ی نفس یاد شده است. نگاهی واقع بینانه به 

عمق وجود خود و کاوش طبیعت خود همانگونه که هست. 
قدم پنجم: چگونگی دقیق خطاهایمان را، به خود، یک شخص دیگر و خداوند 

اقرار کردیم. در این قدم فرد معتاد بر اعتماد، شهامت، صداقت با خود و تعهد 
تمرکز می کند. در اینجا ترازنامه خود را مورد ارزیابی قرار می دهد و به مواردی 
که دوست ندارد کسی از آن مطلع شود، اقرار می کند. باید شهامت غلبه بر این 
لحظات ترسناک را داشته باشد. چراکه انجام این کار بر مسیر زندگی وی در 
آینده تاثیر خواهد گذاش��ت. تمرین اصل صداقت با خود جهت اقرار چگونگی 
دقیق خطاهایش در نزد خودش، یک اصل ضروری است و در نهایت اقداماتش 
در این قدم نشانگر تعهد است. وی با برداشتن هر قدم تعهد واقعی و اصولی خود 

نسبت به برنامه را تعمق می بخشد.
با نگاهی دقیق به قدم پنجم متوجه میش��ویم که احس��اس دیگری در حین 
تجرب��ه درد و اقرار و اعتراف در حال بوجود آمدن اس��ت و آن همان امید می 
باشد. یعنی چیزی که با درد شروع می شود با نشاط و آرامش خاتمه می یابد. 
از دیگر نتایج این قدم، افزایش حس خویشتن پذیری در فرد معتاد است و یه 
طور واضح تشخیص می دهد که امروز چگونه انسانی هست و خود را بی هیچ 
بهانه ای میپذیرد و کمبودش در برخی زمینه ها به معنی بی‌ارزشی اش نیست 
بلکه انسان هم دارای نکات مثبت است و هم منفی و اینها جنبه های متفاوت 
ش��خصیت وی هستند که خاص خودش هس��تند. تجارب وی، حتی تجارب 

منفی اش اغلب باعث ارتقای جنبه های خوب و مثبت خواهند شد.
قدم شش�م: ما آمادگی کامل پیدا کرده ایم که خداوند نواقص شخصیتی ما 
را  برطرف کند. در این قدم فرد معتاد آمادگی کامل پیدا می کند که خداوند 
نواقص شخصیتی اش را بر طرف کند. نواقص فرد همان ویژگی ها و خصیصه

های اصلی انسانی هستند که به واسطه خودمحوری اش از شکل طبیعی خارج 
ش��ده اند. وی آمادگی کامل دارد یعنی از نواقص خود هم آگاه و هم خس��ته 
است و این شرط لازم جهت بر طرف کردن این نواقص است. در اینجاست که 
بای��د ناخود را کم فروغ کرده و خود واقعی اش را زنده کند. بدین منظور باید 
استقامت داشته باشد و به خداوند توکل نماید که این امر خود باعث اعتمادش 

به خداوند و افزایش ایمان وی می شود.
حتي اگر انسان توانايي شناخت كامل خود و احاطه بر عوامل مؤثر در زمينه فكر 
و روح خود را مي داشت و بر كليه اسرار و رموز تربيت خويش آگاهي داشت، 
بدون تيكه بر پشتوانه اي بس نيرومند كه بتواند بر اميال سركش او غالب آيد و 
او را در پيروزي بر نفس ياري رساند، نمي توانست در تربيت خود موفق باشد. 
كشش هاي نفساني در درون انسان چنان قوي و نيرومند است كه غلبه بر آنها 
غالباً امكان ناپذير اس��ت. اين كش��ش هاي دروني هر لحظه اراده انسان را در 
جهت نفسانيت و خودخواهی ها به حركت درآورده و مدام فكر و نيّت او را تحت 
تأثير قرار مي دهند. براي غلبه بر چنان گرايش هاي نيرومند بايد نيروي قوي 
تري در كانون دل انسان ايجاد گردد تا با تيكه بر آن امكان تعديل اين اميال به 
وجود آيد. اين نيروي عظيم باطني چيزي جز ايمان به خدا نمي تواند باشد. زيرا 
تنها ايمان به خداست كه ميتواند در تار و پود وجود انسان نفوذ كند و تمامي 
وجود انسان را تحت تسلط خود گيرد، چنين پشتوانه اي تنها در مكتب آسماني 
وجود دارد. فضايل و كمالات اخلاقي زماني از پش��توانه قابل اعتماد برخوردار 
مي‌شود كه تيكه بر ايمان به خدا و كلمه توحيد داشته باشد. يعني انسان ايمان 
داشته باشد به اينكه عالم كه انسان نيز جزئي از آن است، آفريدگار و معبودي 
دارد كيتا و ازلي و سرمدّي كه هيچ چيز هرقدر خرد و  ناچيز هم باشد از علم و 

احاطه او بيرون نيست و قدرتش مقهور هيچ قدرتي نمي‌شود.
ق�دم هفتم: ما با فروتنی از او خواس��تیم تا کمبودهای اخلاقی ما را برطرف 
کند. آدمي براي آنکه بتواند از غرايز خود در حد معقول و صحيح بهره گيرد و 
زندگي مسالمت آمیزي با همنوعان خود داشته باشد و سرانجام به سعادت دنيا 
و آخرت نايل گردد، ناگريز از تهذيب نفس و خودس��ازي اس��ت. از اين رو، مي 
توان گفت خودسازي، قطع نظر از جنبه مذهبي از ضروريات زندگي يک جامعه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               4 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94 44

سعادتمند شمرده مي شود. زیرا در بحث- تربیت اسلامی- روشن شده است 
که، پیرایش بر آرایش مقدم اس��ت و تا انسان از رذایل پیراسته نگردد، فضایل 
در وجود او ببار نمی نشیند و ثمری نمی‌بخشد و لذا علمای اخلاق فرموده اند: 
»تا نفس انسانی از آلودگیهای اخلاقی خالی نگردد، به خلقیات پسندیده مزین 
نمیشود و تجلیگاه صفات حق نمیگردد. همچنان که آینه تا پاک نشود، چهره 
تو را منعکس نمی کند و لباس تا از چرک پاک نشود رنگ نمی پذیرد«)12(. 
حضرت علی )ع( فرمود: »من لم یهذب نفسه لم ینتفع بالعقل. هر کس نفس 
خود را پاک نسازد از عقل نفعی نمی برد« و نیز فرمود: » اجتناب السیئات اولی 
من اکتس��اب الحسنات. دوری جستن از زش��تی ها سزاورتر است از به دست 
آوردن نیکی ها«. بنابراین اگر کردار زش��ت و ناپس��ند ترک نگردد به تدریج 
آلودگی ها همه ابعاد ش��خصیت انس��ان را فرا می گیرد و او را از حیوانات هم 

پست تر می سازد.
قدم هشتم: ما فهرستی از تمام کسانی که به آنها صدمه زده بودیم تهیه کرده 

و خواستار جبران خسارت از تمام آنها شدیم. 
قدم نهم: ما بطور مس��تقیم در هر جا که امکان داش��ت از این افراد جبران 
خسارت کردیم، مگر در مواردی که اجرای این امر به ایشان و یا دیگران لطمه 
بزند. در جلسات معتادان گمنام بارها و بارها شنیده شده است که قدمها هریک 
برای منظور خاصی نوشته شدهاند: هریک از قدم ها آمادگی روحانی را که برای 
انجام قدم بعدی به آن نیاز است، برای فرد معتاد فراهم می کند. این مسئله در 
هیچ جای دیگر به اندازه قدم نهم واضح و آشکار نیست. فرد هرگز قادر نبود تا 
با افرادی که به آنها خسارت زده بود، بنشیند و مستقیماً از آنها جبران خسارت 
کند مگر به کمک آمادگی روحانی که در قدمهای قبلی کسب کرده است. اگر 
وی به محدودیت ها و ناتوانی های خود اقرار نکرده بود، الآن پایگاه و بنیادی که 
به آن در هنگام جبران خسارت تکیه کند، نداشت. اگر با خداوند آنگونه که او را 
درک میکند رابطه برقرار نمی کرد، الآن ایمان و اعتمادی که به آن برای کارکرد 
قدم نه نیاز دارد را نداشت. اگر وی قدم چهارم و پنجم خود را انجام نداده بود، 
احتمالآ هنوز در مورد مسئولیتهای شخصی خود گیج بود و حتی نمی‌دانست 
برای چه جبران خس��ارت میکند. اگر معتاد توسط کارکرد قدم ششم و هفتم 
به فروتنی دست نیافته بود، احتمالآ در هنگام جبران خسارت حق به جانب و 
از روی خشم عمل می کرد و باعث خسارت جدید می شد. تمایلی که وی به 
واسطه پذیرش مسئولیت های شخصی اش کسب کرده است، تهیه فهرست 
قدم هشتم را برای وی ممکن می سازد و نوشتن این فهرست به منزله آمادگی 

اجرایی برای کارکرد قدم نهم خواهد بود.
آمادگی که معتاد در این قدم و قبل از شروع جبران خسارت به آن نیاز دارد، 
تقویت صفاتی است که از قبل در وی موجود است. مقدار بصیرت،خود آگاهی 
و بخششی که وی قادر است در طی فرآیند جبران خسارت بکار برد، با تجربه 
اش از قدم های قبلی و اندازه تلاشی که تمایل دارد تا برای بهبودی خود صرف 

کند،رابطه مستقیم دارد.
انسان همواره باید از گذشته های سوء، نگران و نسبت به آینده خود بیمناک 
باشد.در همین حال این خوف و اندوه هرگز نباید به گونه ای باشد که انسان را 
مایوس و ناامید سازد. چه این خود گناهی کبیره و دامی ابلیسی است. از امام 
محمد باقر )ع(روایت است: »لیس من عبد الا و فی قلبه نوران نور خیفه و نور 
رجال��و و زنهذا لم یزد علی هذا ولو زن هذا لم یزد علی هذا. هیچ بنده مومنی 
نیست جز آنکه در ضمیرش دو نور تابان است، نور خوف نسبت به کرده های 
پیشین و فرجام پسین و نور امید به فضل و رحمت پروردگار که اگر هر یک با 

دیگری سنجیده شود هیچ یک فزونی نخواهد یافت)22(.
ترمی��م یا اصلاح، بر این دلالت دارد که چی��زی را که به آن صدمه زده ایم به 
حالت یا ش��رایط اولّیه ی خود برگردانیم که می تواند یک رابطه و یا کیفیتی 

مانند اعتماد که در یک رابطه وجود دارد را ش��امل گردد. در واقع هر چیز که 
حقی از مردم در آن باشد، در حیطه حق الناس قرار می گیرد و تاکید اسلام بر 
رعایت حقالناس آن چنان موکد است که می گوید: »آنگاه که انسان از گناهان 
پیشین خود به درگاه الهی توبه می کند، تا زمانی که حقوق ضایع کرده مردم 
را ادا نکند، توبهاش پذیرفته نخواهد بود«. یعنی خدا حق خود را در کوتاهی ها 
و تقصیرها و اهمال ها در شرایطی که نشانه های ندامت واقعی در فرد مسلمان 

آشکار شود، می بخشد؛ اما حق مردم را در هیچ شرایطی نمیبخشد.
قدم دهم: ما به تهیه ترازنامه ش��خصی خود ادامه دادیم و هرگاه در اش��تباه 
بودیم س��ریعاً به آن اقرار کردیم. در این قدم فرد معتاد بر انظباط ش��خصی و 
درس��تکاری تمرکز میکند. مثلا لازم اس��ت وی برای بهبوداش به طور منظم 
در جلسات انجمن شرکت کند و هر جا که لازم باشد به گناهش اقرار و توبه 
نماید. در واقع این قدم فرد معتاد را به تکرار کارهایی که در قدم های چهار تا 
نه انجام داده اس��ت، وا می دارد. در این باره میتوان گفت که گیاهان به مقدار 
اندک و حیوانات به قدری بیشتر می توانند در برابر موانع بیرونی جهت خود را 
تغییر دهند و مسیر حرکت خود را عوض کنند اما هیچ کدام از اینها توانایی آن 
را ندارند که علیه خود و تمایلات درونی کاری انجام دهند. اما انسان موجودی 
است که نه تنها توانایی ایستادن در برابر موانع خارجی را دارد بلکه می تواند 
در برابر خود قیام کند و انقلابی را علیه خود سامان دهد. این خصوصیت انسان 

بیش از همه در ارتباط با قدرت اختیار اوست.
اصولاً اعتراف مؤمن به گناه و توبه به درگاه خداوندی، او را از کوشش برای دور 
نگهداشتن فکر گناه از ذهن  به منظور رهایی از ناراحتی روانی ناشی از احساس 
گناه باز می دارد. توضیح اینکه کوشش، برای دور نگه داشتن فکر گناه از ذهن 
نهایتاً به س��رکوب ناخودآگاه آن منتهی می شود. اما باید توجه داشته باشیم 
که سرکوب فکر گناه باعث نمی شود که آن نیروی انفعالی احساس پستی و 

حقارتی که همراه فکر گناه وجود داشته باشد نیز از بین برود )32(.
بنابراین اقرار به گناه و توبه خصلت انقلاب عليه خود براي بازگشت از گناه است 
و به انسان امكان ميدهد راه رفته را بازگردد و فرصتهاي از دست رفته را جبران 
كند. »فمن تاب من بعد ظلمه و اصلح فانَّ الله يتوب عليه ان الله غفور الرحيم.  
س��پس هر كس بعد از س��تم كردنش توبه آرد و جبران كند، به درس��تي كه 
خداوند به سوي او بازمي گردد كه خداوند آمرزنده مهربان است« )مائده، 93(.  
و دراین باره علی )ع( مي فرمايد: »التوبه تطهر القلوب و تغسل الذنوب.  توبه دلها 
را پاك مكيند و گناهان را مي شويد«)42(. »الا من تاب و دامن و عمل عملًا 
صالحاً  فأؤلئك يبَُدّل الله سيئاتهم حسناتٍ و كان الله غفوراً رحيما. مگر كسي 
كه توبه كند و ايمان آورد و كار شايسته انجام دهد پس آنانند كه خدا تبديل 
مي كند بدي هايش��ان را به حس��نات و خدا آمرزنده و مهربان است« )فرقان، 
07(. از این رو اقرار به اشتباه و توبه صرفاً كي كار ظاهري و لفظي نيست بلكه 

تحولي دروني و قلبي است كه آثار گناهان را محو مي كند.
قدم یازدهم: ما از راه دعا و مراقبه خواهان ارتقاء رابطه آگاهانه خود با خداوند، 
بدان گونه که او را درک می کردیم شده و فقط جویای آگاهی از اراده او برای 
قدرت اجرایش ش��دیم. این قدم  بر این مس��ئله تکیه می کند که دست بلند 
کردن به سوی خداوند بدان گونه که او را درک می کنیم یا اگر سادهتر بگوییم، 
دعا کردن یکی از مؤثرترین راه ها برای ایجاد رابطه با خداوند است و لازم است 
که معتاد نس��بت به دعا و مراقبه منظم متعهد باشد زیرا که نتایج این کار در 
بلندمدت شامل آرامش فکر و رابطه عمیق تر با نیروی برتراش )خداوند( خواهد 
بود از این رو فرد در این قدم بر روی تعهد، فروتنی، ش��هامت و ایمان تمرکز 
میکند. در این راس��تا این قدم را می توان به 5 بخش تقس��یم کرد: 1- رابطه 
آگاهانه با خداوند، 2- دعا و نیایش، 3- مراقبه، 4- متعهد بودن نسبت به رابطه 

با خداوند و 5- ایمان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               5 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


45فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94

آدمی موجودی است با نیازهای فراوان چه نیازهای مادی و چه نیازهای معنوی، 
که با موانع و مش��کلات و آسیب های مختلف در طول حیات و سیر به طرف 
عالم آخرت مواجه است. اینجاست که عقل، تمام قوا و امکانات آدمی را بسیج 
میکند تا آن موانع را دفع و آن نیازهای مادی و معنوی را جذب کند. بخشی از 
این امکانات، ابزارهای مادی است و بخشی دیگر امکانات معنوی و دعا از قسم 
دوم اس��ت. انس��ان نیازمند و ناتوان با توجه به کرامت وجودی و لطف خداوند 
به بندگانش و نیز امر او به دعا و درخواس��ت از وی که:«مرا بخوانید تا ش��ما را 
اجابت کنم« ) غافر، 06(. به ابراز نیاز از آن مبدا فیاض رئوف مهربان می پردازد 
و نجوای او را تنها مأمن و جرعه سیراب کننده خود میبیند. اینجاست که دعا 
هم مقصد میشود هم مقصود. به استناد به گفته شهید مطهری هم طلب است 

هم مطلوب، هم وسیله است و هم غایت.
»وَ إذا سَئَلكََ عِبادِي عَنّي فَانِيّ قَريبٌ اجُيبُ دَعوَةَ الدّاعِ إذِا دَعانٍ فَليَْستَجيبُوا ليِ 
وَ اليُؤْمِنوا بي لعََلَّهُم يرَشُدون )بقره، 681(. و چون بندگان من از تو جوياي من 
شوند پس همانا كه من نزدكي هستم، دعوت درخواستك‌ننده را وقتي خواهان 
من باش��د مي‌پذيرم، بنابراين حتماً جوياي پذيرش من باشند و به من ايمان 

بياورند اميد است ارشاد شوند«.
پس دعا عامل مهمی در تربیت و ایجاد امید، نشاط وکسب نیرو در مشکلات 
خواهد بود. دعا وجدان های تاریک را روش��ن و اشخاص خسته را ازخستگی 
بیرون می آورد و آنها را تازه و پر نشاط میکند و از تسلط یاس و افکار تشویش 
آمیز و خطرناک برانسان جلوگیری می نماید و در هنگام مصائب، تسلی بخش 
او میش��ود و در مواقع هراسانگیز که ش��خص به ایستادگی، مقاومت، تحمل، 
بردباری و استواری نیاز دارد، دعا همه اینها را به او میدهد )52(. دعا در مورد 
نارسايي‌هاي قدرت ماست، نه در مورد توانايي و قدرت. به عبارت ديگر دعاي 
مس��تجاب دعايي است كه با توجه به مضمون: »أمن يجيب المضطر إذا دعاه 
و كيشف السوء« به هنگام اضطرار و عقيم ماندن تمام تلاش‌ها انجام گيرد. بر 
اين پايه، مفهوم دعا درخواست اسباب و عواملي است كه از دايره قدرت انساني 
بيرون باشد، آن هم از كسي كه قدرتش بي‌پايان و هر امري براي او آسان است. 
البته اين درخواست نبايد تنها از زبان انسان صادر شود، بلكه بايد از تمام وجود 
او برخيزد و زبان نماينده و ترجمان تمام ذرات وجود انس��ان و اعضاء و جوارح 
او باشد. از این رو دعا نوعي خودآگاهي و بيداري دل و‌ انديشه و پيوند باطني با 

مبدأ همه نكيي‌ها و خوبي هاست )62(.
 اما مراقبه یعنی پس از آنکه انس��ان با خود عهد و پیمان بس��ت، باید درتمام 
اوض��اع و احوال نیز مراقب و نگران تعهدخویش باش��د. چراکه اگر نفس را به 
خود واگذارد همه سفارش��های گذش��ته را فراموش می کند و بر اثر غفلت و 

س��هل
ک��ه هی��چ گاه خداوند را فراموش نکنیم و به اعمال و افکاری که ما را به یاد او 
وا میدارد، مداومت داشته باشیم. خداوند متعال در این باره می‌فرماید: "مانند 
کسانی نباشید که به طور کلی خداوند را فراموش کردند و خداوند هم آنها را از 
خود بیگانه کرد تا آنجا که خود را فراموش نمودند{واز مقام بندگی وانسانیت 
س��قوط کردند }“ ) حش��ر، 91(. از این رو میتوان گفت مراقبه تقواست،چرا 
که تقوا به معنای حفظ ارزش های الهی و محافظت بر اعمال است. علی )ع( 
درباره مراقبت میفرماید:«سزاوار است که انسان بر خویش اشراف داشته باشد و 

همیشه مراقب قلب خود و نگهدار زبان خویش باشد.«)72(.
قدم دوازدهم: با بیداری روحانی حاصل از برداشتن این قدم ها، ما کوشیدیم 
این پیام را به معتادان برسانیم و این اصول را در تمام امور زندگی خود به اجرا 
در آوریم. در این قدم اکثر معتادان احساس می کنند که زندگی دومی را آغاز 
کرده اند و می گویند ما اهمیت اینکه به یاد داشته باشیم، از کجا آمده ایم را 
می دانیم و سعی می کنیم که هرگز آنرا فراموش نکنیم، اما هر چه بیشتر از 

پاکی ما می گذرد طریقه زندگی و انگیزه هایمان در گذش��ته برایمان عجیب 
تر و غریبه تر جلوه می کنند. تغییر ما یک شبه اتفاق نیفتاده بلکه کم کم و به 
آهستگی در حین کارکرد قدم ها روی داده است. تمرکز اصلی آنها در این قدم 
روی عشق بلاشرط، از خودگذشتگی و ثبات قدم است. آنها تمامی کارها را با 

نیت خیر و برای رسیدن به هدفی والا انجام می دهند.
»والذین جاهدوا فینا لنهدینهم سبلنا وان الله لمع المحسنین )عنکبوت،96( 
وکس��انی که در راه خشنودی ما بکوش��ند قطعاً آنان رابه راههای خاص خود 
رهنمون میکنیم. بیگمان خداوند همراه و یار نیکوکاران است. رسول اکرم )ص( 
فرمود: نگویم به شما«لا اخبرکم بدائکم ودوائکم؟ دائم الذنوب ودوائکم الستغفار. 
آیا به ش��ما نگویم که دردتان چیست و درمان آن چه چیزی است؟ درد شما 

گناهان و درمان آن آموزش خواهی از خداوند است«)82(.
در پرتو آزادی و اختیار است که انسان، تحت مشیت الهی، بر سرنوشت خویش 
حاکم میشود. انسان »مجبور« یا »خودمحور« نیست و فضایل و رذایل راکسب 
می کند، مکلف و مس��ئول اس��ت که در پرتو رهنمود عقل و شرع به تهذیب 
نفس خویش بکوشد. منشاء این تکلیف ایمان به خدا و حقیقت عبودیت است؛ 
همچنانکه انسان در پیشگاه آفریدگار خویش مسئول است و تنها باید در برابر 

او پاسخگو باشد.
بنابراین، برنامه آموزشی و تربیتی اسلام به گونه ای است که به تناسب هر یک 
از روابط انسان )با خدا، با خود، با خلق و با جهان( مسئولیتی را با ویژگی الهی 
بودن مطرح می کند که نتیجه آن احساس تکلیف است در برابر خدا، پیامبر، 
امام و نسبت به خود، والدین، اولاد، خانواده، معلم، متعلم، همکلاس، دوست، 
ش��هروند، هم کیش، هم وطن، ملت، دول��ت وحتی جانداران دیگر و نباتات و 
جمادات)92(.امام س��جاد )ع( می فرماید : »در دنیا هیچ چیز یاری دهنده تر 
از نیکی به برادران نیست«)03(. پس باید قلب را با عشق به خداوند آباد کرد 
همچنان که امام علی)ع( به امام حسن )ع( می‌فرماید: و دیگر سفارش من به 
این اس��ت که قلب خود را با ذکر خدا آبادگردانی. قلب، چونان خانه ای اس��ت 
که ویرانی و آبادی دارد. آبادی آن یاد و عش��ق خداس��ت و ویرانی آن غفلت از 
یاد خداست. اطاعت و فرمانبرداری اعضا و جوارح، حکایت از توجه و تنبه قلبی 
انس��ان می کند و دل را از خرابی و وضع نفرت انگیز و ویرانی می رهاند و یاد 

خدا آبادی دلپذیر و نشاط انگیز به قلب آدمی میدهد.
بحث و نتیجه گیری

محور قدم های گروه NA  فضایل اخلاقی است که تمایل به چنین فضایلی 
موکداً در دین اسلام توصیه می گردد و طریق هدایت از همین موارد می‌گذرد. 
این فضایل جنبه الهی دارد و فرد معتادی که مسلوب الاراده گردیده را به فرد 
عاشق، تسلیم و هدایت شده مبدل می گرداند که نه تنها به زندگی طبیعی باز 
می گردد بلکه حتی از گذشته اش هم پایبندتر و مقیدتر به اصول اخلاقی می 
ش��ود. او که مطرود جامعه بود حال مانند یک فرد عادی مورد توجه و محبت 
دیگران قرار میگیرد. از این رو چه در  NA نامی از دین برده شود و چه نامی 
از دین نباش��د محور قدم های آن، اصول اساسی و عمومی دینداری است و با 
تاکید بر این اصول فرد بی اراده و معتاد را دارای اراده و قدرت برای ترک اعتیاد 
می سازد. بدین ترتیب فرد معتاد پس از پیوستن به گروه NA، که تمایل وی 
را برای رها ساختناش از قید اسارت و وابستگی به مواد نشان می دهد، با قدم 
اول )خودشناسی( مواجه میشود که در واقع اعتراف و پذیرش عجز در مقابل 
اعتیاد است. این قدم وی را از حالت تدافعی و موضع جنگ و گریز با اعتیاد که 

توان و انرژی‌اش را به هدر میدهد، بیرون میآورد.
در قدم دوم )خداشناسی( متوجه می شود که نیرویی ما فوق تمام نیروها و 
مش��کلات، از هر نوع و شکل که باشد، وجود دارد و با رجوع به آن می‌تواند 
مشکل خود را که )کمبود قدرت( است حل نماید. پس در این قدم شناخت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               6 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94 46

خداون��د به صورت نیروی برتر خود را نش��ان می ده��د که نواقص وی را از 
بین می برد و در قدم سوم شناخت خداوند به اعتماد به خداوند مبدل می 
گردد چرا که تصمیم می گیرد که اراده و زندگیاش را به خداوند بس��پارد و 
تس��لیم او ش��ود. قدم چهارم ابزار لازم جهت شناخت خود و اطلاعات مورد 
نیاز برای دوس��ت داشتن خود را به فرد نشان میدهد. این قدم جلودار و به 
وجود آورنده دوره جدید بهبودی وی است و با اطلاعاتی که در قدم چهارم 
بدس��ت میآورد برای کار کردن قدم های پنجم، ششم، هفتم، هشتم و نهم 
اس��تفاده می کند. در قدم پنجم فرد معتادخداوند را امین خود دانس��ته و 
خطاهایش را نزد خداوند اقرار میکند چراکه او س��تارالعیوب است. در قدم 
شش��م خود را به او واگذار می کند تا نواقص ش��خصیتیاش را برطرف کند 
زیرا از طریق خودشناس��ی به عجز خود پی می برد و خودشناسی وی را به 
خداشناسی رهنمون می س��ازد. حال وی این آمادگی را دارد که او نواقص 
ش��خصیتی اش را برطرف سازد.  در قدم هفتم علاوه بر نواقص شخصیتی، 
کمبودهای اخلاقیاش را هم با او در میان گذاشته تا آنها را رفع گرداند زیرا 
در طریق خداشناسی و تسلیم خدا شدن باید از این عیوب پاک و مبرا شود. 
بنابراین در این قدم فرد معتاد بر روی تسلیم، اعتماد و ایمان، صبر و فروتنی 

تمرکز می کند.
دانس��تن حقیقت دنیا و آخرت محور برخی از قدم ها مانند قدم هشتم و نهم 
اس��ت که فرد معتاد درصدد جبران خس��ارت از افراد خسارت دیده بر می‌آید 
جبران خسارت مسئله ای است که هم به دنیا مربوط می شود و هم به عقبی 
زیرا برخی خسارات را در دنیا می توان جبران کرد اما برخی خسارات موکول 
به آخرت می شوند. پس اگر کسی حقیقت دنیا و یا فراتر از آن حقیقت آخرت 
را درک کند درصدد جبران خسارت برآمده و بی‌تفاوت نمی ماند. این مسئله 

به نوعی با قدم دهم هم در ارتباط است زیرا تهیه ترازنامه مسئله ای است که 
در دنیا اتفاق می افتد اما اثرات آن هم در دنیاست و هم در عقبی و  بر اساس 
»موتوا قبل ان تموتوا. ما خود به حس��اب مان رسیدگی کنیم قبل از آنکه در 
آخرت به حسابمان رسیدگی گردد«. پس تا کسی دنیا و عقبی را درک نکرده 
باشد هیچ وقت نسبت به اعمال و رفتارش بیتفاوت نخواهد بود.  در قدم یازدهم 
خواهان رابطه آگاهانه با خداوند می ش��ود زیرا مقدمات این رابطه را )که رفع 
نواقص ش��خصیتی و کمبودهای اخلاقی بود( در قدم های قبل فراهم کرده و 
شایسته ارتباط و ارتقاء رابطه با خداوند شده است و دیگر فقط او را طلب می 

کند.
در قدم دوازدهم س��عی می کند که دست دیگران را هم بگیرد و مانع سقوط 
دیگران شود. یعنی اصول دوازده گانه را در زندگی خود اجرا کرده و به دیگران 
هم می آموزد، چراکه حال شایس��تگی این را دارد که دیگران را هدایت کند. 
در واقع این قدم عشق بلاشرط است یعنی تجلی عشق در تصفیه باطن. فرد 
معتاد که با توجه و عنایت خالق متعال هدایت یافت، التهاب عجیبی در قلب 
او ظاهر می شود، به خیانات و جنایات گذشته نفس خود واقف گشته، همواره 
در اضطراب و التهاب است. این اضطراب و التهاب نمی گذارد که او به غیر حق 

مأنوس شود.
بر این اس��اس بررس��ی و مطالعه تطبیقی قدم های دوازده گانه گروهNA  با 
دستورات دین مبین اسلام ما را بدین نتیجه رهنمون می سازد که محورهای 
اصلی این قدم ها که مبتنی بر خودشناسی، توبه، توکل، تسلیم، اقرار به گناه، 
وفای به عهد، جبران خسارت و ... است خواسته یا ناخواسته منطبق بر اصول 
و تعالیم  اسلامی است هر چند که انجمن معتادان گمنام یک سازمان مذهبی 

نیست و نماینده مکتب اعتقادی خاصی نمی باشد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               7 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


47فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94

Referencess

1- Sakhavat J. Sociology of deviance. Publishing Payame Noor 

(1998). (In Persian).

2- Rezaei A and Sanubari M. Students Attitude to drugs: the role of 

law deterrent, preventing family, lack of access to drugs and self-

confidence. Quarterly Journal of Addiction Studies, No. 2013(28). 

(In Persian).

3- Dabbaghi P (2007). The effectiveness of group cognitive 

therapy based on mindfulness and spiritual schema activation in the 

prevention of relapse in opioid abuse. Iranian Journal of Psychiatry 

and Clinical Psychology, No 28. (In Persian).

4- Kuther, T. L. (2002). Rational decision perspectives on alcohol 

consumption by youth: Revising the theory of planned behavior.  

Journal of Addictive Behaviors, 27, 35-47.

5- Denham, A.J. Pearl, L. (2000). Addiction. Wolerhampton. 1225-

1235.

6- Habibi M. His nose substance use in adolescents based on 

the risk and protective of individual prevention, family,age 

and place of residence. Journal of Clinical Psychology, 13.(In 

Persian).

7-Delaware A. Construction and standardization of drug attitude 

questionnaire and its relationship with individual and family factors 

among junior high school students across the country. Tehran, 

Dariush Institute (2008).(In Persian).

8- Kazemi S. (2000). The relationship between knowledge about 

drugs and drug abuse among students in humanities, Psychological 

Studies, No. 7.(In Persian).

9- Sadeghi S. Study of social and cultural factors in drug addiction 

rehabilitation center in Kermanshah, Iran Abstract second congress 

of pathology in the family (2006)(In Persian).

10- HourA. HammoudM. (2005). Addictive Behaviors Among 

University Students: Contributing Factors, Students Perception and 

Addiction Rates. Journal of Social Sciences, 1, 2, 105-113.

11- Bannon J, Beharie N, lshtain-Mann O, Mckay M.Goldstein L, 

Cavaleri M, Lawrence R. (2012). Youth Substance Use in a Context 

of Family Homelessness. Children and Youth Services Review, 

34(1), 1-7.

12- Azizi A. Prevention and treatment. Fourth edition (2005).(In 

Persian).

13- Vezirian M.Mostashari G. A review of drug demand reduction 

programs in Iran and recommendations for strategic development 

programs. Journal of Social Welfare (2003( )9).(In Persian).

14- Azerbaijan M. The scale of religiosity. Institute of Science 

(2006). (In Persian).

15- Sadat, Mohammad Ali .Islamic morality. Press right (2009). (In 

Persian).

16- Amadi M. Ghrralhkm ballad. Translation Mustafa tact, publishing 

al-Jawad (2002)(In Persian).

17- Mtahari M. (2005). Ethics. Sadra.(In Persian).

18- Ghavam M. Psychological peace and comfort. Publish province 

so (2010).(In Persian).

19- A group of authors, Lessons of Islamic beliefs. Ideological-

Political Department of the Army (1995).(In Persian).

20- Mesh A. Comparative management principles of Islam. Journal 

of Public Administration (1992).(In Persian).

21- NaraqiM. jame Alsadat. Translation Jalaluddin Palmer, vol. 1, 

pure Publishing (1998). (In Persian).

22- Sheikh Horr Ameli, . Wasael C 2(In Persian).

23- Najati O. Qur›an and psychology. Publication of Islamic 

Research Foundation (2005).

24- Nuri  H. Mustadrak Alvsayl, vol. 12.(In Persian).

25- Safi Golpayegani L. Prayer at Arafat. Publications Office of Qom 

(1992).

26- Makarem Shirazi N. Interpretation of samples. Vol. 10, published 

by Dar al books (2006).(In Persian).

27- Abdul Baqi M. Mu›jam words of the Holy Quran. Rewrite 

Mohammed Baqir Sadr, Office of Research and Suhrawardi 

publication.(In Persian).

28- Majlesi M. Bharalanvar. 93 c.(In Persian).

29- Rahbar M, Rhimian MH Islamic ethics and education. Tehran 

(1999). (In Persian).

30- Mousavi Moghaddam A. Biography of Imam Sajjad (PBUH). 

Translation M. Fahim Kermani, Islamic culture publication office 

(1995).(In Persian).

31- Arteaga, I. Chen, C.C., & Reynolds, A.J. (2010). Childhood 

Predictors of Adult Substance Abuse. Children and Youth Services 

Review, 32(8), 1108-1120.

32-  Stone, A. L., Becker, L. G., Huber, A. M., & Catalano, R. F. 

(2012). 

33- Review of risk and protective factors of substance use and 

problem use in emerging adulthood. Addictive Behaviors, 37(7), 

747-775.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

                               8 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html


فصلنامه پرستار و  پزشک در رزم /  شماره ششم / سال سوم /   بهار 94 48

A comparative study of the twelve steps of NA Group with the teachings of Islam

Jahromi H, Rajabi J, Raufi R*

Abstract

Background: Background: This article is to compare 12 steps of NA Group and commandments of Islam in adocumentary approach.

Thus; this comparative survey was executed by studying available information’s concerning NA and its 12 steps on one hand, and religious 

observation on the other hand. The result showed that fundamental steps are self-perception, repentance, trusting and submission to God, 

profession to one’s sin, keeping vow, redress, etc. Although unknown addict association is neither a religious institute nor representative ofa 

particular belief school, ideally or accidentally is compatibl e with commandments of Islam. If we study another religion, like Zoroastrianism, 

Judaism and Christianity, we will actually face with some common elements which can be named as common principles in religiousness. 

NA directly deals with this common principle without mentioning any religion and changes a passive person to an active one. Therefore, 

whetherreligion is mentioned or not, the axis of these steps is basic principles of religiousness. Hence, NA provides religious life by means 

of these principles.

 Key Words: NA Group, Islam, addiction, addict.

*Corresponding Author, Department of infectious diseases, Faculty of Medicine, jahrom University of medical sciences, jahrom, 

Iran, Email: sarahim1315@yahoo.com

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 n

pw
jm

.a
ja

um
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

21
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               9 / 9

http://npwjm.ajaums.ac.ir/article-1-237-fa.html
http://www.tcpdf.org

